
La technique
	 2. Quelle place accorder à la technique ? 

	 

	 2.2 Martin Heidegger (1889-1976)


	 « L’être-fini du produit et l’être-créé de l’œuvre ont ceci de commun qu’ils 
dépendent tous deux d’une production. Cependant, la création de l’œuvre a, par rapport à 
toute autre production, ceci de particulier qu’elle-même est créée dans la chose créée. Mais 
ceci ne vaut-il pas pour tout ce qui a été produit et même, de façon générale, pour tout ce 
qui est venu à être ? L’être-produit  n’échoit-il pas nécessairement à tout ce qui est produit ? 
Certainement. Mais dans l’œuvre, l’être-

créé est expressément introduit par la création dans ce qui est créé, de telle sorte qu’à partir 
de ce qui est ainsi produit, l’être-créé ressorte expressément. S’il en est ainsi, il doit être 
possible de comprendre également l’être-créé à partir de l’œuvre elle-même. 

	 Que l’être-créé ressorte de l’œuvre ne signifie pas qu’on doive remarquer que 
l’œuvre a été faite par un grand artiste. Ce qui est créé ne doit pas témoigner de la réussite 
de celui qui a du métier, pour donner ainsi un prestige public au réalisateur. Ce n’est pas le 
N.N. fecit qui veut être porté à la connaissance de tous ; c’est le simple factum est qui veut 
être maintenu dans l’ouvert ; ceci : qu’ici est advenue une éclosion de l’étant, et qu’elle 
advient encore, précisément en tant que cet être-advenu ; ceci : qu’une telle œuvre est, plutôt 
que de n’être pas. Ce choc : que l’œuvre soit cette œuvre, et l’incessance de sa percussion 
donnent à l’œuvre la constance de son repos en elle-même. C’est justement là où l’artiste, le 
processus et les circonstances de la genèse de l’œuvre restent inconnus, que ce choc, que ce 
quod de l’être-créé ressort le plus purement de l’œuvre. 


	 « Qu’il » soit fabriqué appartient également, il est vrai, à tout produit disponible et en 
usage. Mais ce « que », loin de ressortir du produit, disparaît dans la maniabilité. Mieux un 
produit nous est en main, moins il se fait remarquer (par exemple, comme tel marteau), et 
plus exclusivement le produit se maintient en son être-produit. Nous pouvons d’ailleurs 
noter en tout étant indifférent : qu’il est ; mais nous ne faisons – si même nous le faisons – 
que l’enregistrer en passant, pour l’oublier tout aussitôt, ainsi que nous le faisons pour 
l’ordinaire en général. Mais qu’y a-t-il de plus ordinaire que ceci : que de l’étant soit ? Par 
contre, dans l’œuvre, ceci : qu’elle soit en tant que telle, est précisément l’extraordinaire. Et 
ce n’est pas que l’œuvre vibre encore sous l’événement de son être-créé ; c’est bien cet 
événement : que l’œuvre soit en tant que cette œuvre, que l’œuvre projette au-devant d’elle 
et a toujours projeté autour d’elle. Plus essentiellement l’œuvre s’ouvre, plus pleinement fait 
éclat la singularité de l’événement qu’elle soit, plutôt que de n’être pas. Plus essentiellement 
ce choc se fait sentir, plus dépaysante et plus unique devient l’œuvre. Ainsi, c’est dans la 
production même de l’œuvre que se trouve cette offrande : « qu’elle soit ». 


Chemins qui ne mènent nulle part, L’origine de l’œuvre d’art, Gallimard, Paris, 1962, 
p. 72 sqv. 


	 « Où nous votons-nous conduits, si nous avançons d’un pas encore dans la 
méditation de ce qu’est l’Arraisonnement lui-même comme tel ? Il n’est rien de technique, 
il n’a rien d’une machine. Il est le mode suivant lequel le réel se dévoile comme fonds. 

￼  sur ￼1 4



La technique
Nous demandons encore : ce dévoilement a-t-il lieu quelque part au delà de tout acte 
humain ? Non. Mais il n’a pas lieu non plus dans l’homme seulement, ni par lui d’une façon 
déterminante. 


	 L’Arraisonnement est ce qui rassemble cette interpellation, qui met l’homme en 
demeure de dévoiler le réel comme fonds dans le mode du « commettre ». En tant qu’il est 
ainsi pro-voqué, l’homme se tient dans le domaine essentiel de l’Arraisonnement. Il ne 
pourrait aucunement assumer après coup une relation avec lui. C’est pourquoi la question de 
savoir comment nous pouvons entrer dans un rapport avec l’essence de la technique, une 
pareille question sous cette forme arrive toujours trop tard. Mais il est une question qui 
n’arrive jamais trop tard : c’est celle qui demande si nous prenons expressément conscience 
de nous-mêmes comme de ceux dont le faire et le non-faire sont partout, d’une manière 
ouverte ou cachée, pro-voqués par l’Arraisonnement. La question surtout n’arrive jamais 
trop tard, de savoir si, et comment nous nous engageons proprement dans le domaine où 
l’Arraisonnement lui-même a son être. » 


La question de la technique, in Essais et Conférences, Gallimard, Tel, p. 32


	 « Les Grecs avaient, pour parler des « choses », un terme approprié πραγµατα, c’est-
à- dire ce à quoi l’on a affaire dans l’usage de la préoccupation (πραξις). Cependant, ils 
laissèrent justement dans l’obscurité le caractère ontologique spécifiquement 
« pragmatique » des πραγµατα et déterminèrent « d’abord » ceux-ci comme « simples 
choses ». L’étant qui fait encontre dans la préoccupation, nous l’appelons l’outil. Ce que 
l’on trouve dans l’usage, ce sont des outils pour écrire, pour coudre, pour effectuer un 
travail manuel, pour se déplacer, pour mesurer. Le mode d’être de l’outil doit être dégagé. 
Ce que nous ferons en prenant pour fil conducteur une délimitation préalable de ce qui fait 
d’un outil un outil, l’ustensilité. 


	 Un outil, en toute rigueur cela n’existe pas. À l’être de l’outil appartient toujours un 
complexe d’outils au sein duquel il peut être cet outil qu’il est. L’outil est essentiellement 
« quelque chose pour... ». Les diverses guises du « pour... » comme le service, l’utilité, 
l’employabilité ou la maniabilité constituent une totalité d’outils. Dans la structure du 
« pour... » est contenu un renvoi de quelque chose à quelque chose. Le phénomène indiqué 
par ce terme ne pourra être manifesté en sa genèse ontologique qu’au cours des analyses qui 
suivent. Provisoirement, il convient de porter phénoménalement sous le regard une 
multiplicité de renvois. L’outil, conformément à son ustensilité, est toujours par son 
appartenance à un autre outil : l’écritoire, la plume, l’encre, le papier, le sous-main, la table, 
la lampe, les meubles, les fenêtres, les portes, la chambre. Ces « choses » ne commencent 
pas par se montrer pour elles-mêmes, pour constituer ensuite une somme de réalité propre à 
remplir une chambre. Ce qui fait de prime abord encontre, sans être saisi thématiquement, 
c’est la chambre, et encore celle-ci n’est-elle pas non plus l’« intervalle de quatre murs » 
dans un sens spatial géométrique — mais un outil d’habitation. C’est à partir de lui que se 
montre l’« aménagement », et c’est en celui-ci qu’apparaît à chaque fois tel outil 
« singulier ». Avant tel ou tel outil, une totalité d’outils est à chaque fois déjà découverte. 


￼  sur ￼2 4



La technique
	 L’usage spécifique de l’outil, où celui-ci seulement peut se manifester 
authentiquement en son être, par exemple le fait de marteler avec le marteau, ne saisit point 
thématiquement cet étant comme chose survenante, pas plus que l’utilisation même n’a 
connaissance de la structure d’outil en tant que telle. Le martèlement n’a pas simplement en 
plus un savoir du caractère d’outil du marteau, mais il s’est approprié cet outil aussi 
adéquatement qu’il est possible. En un tel usage qui se sert de..., la préoccupation se soumet 
au pour... constitutif de ce qui est à chaque fois outil ; moins la chose-marteau est 
simplement « regardée », plus elle est utilisée efficacement et plus originel est le rapport à 
elle, plus manifestement elle fait encontre comme ce qu’elle est — comme outil. C’est le 
marteler lui-même qui découvre le « tournemain » spécifique du marteau. Le mode d’être de 
l’outil, où il se révèle à partir de lui- même, nous l’appelons l’être-à-portée-de-main. C’est 
seulement parce que l’outil a cet « être- en-soi », au lieu de se borner à survenir, qu’il est 

maniable au sens le plus large et disponible. Aussi aigu soit-il, l’avisement-sans-plus* de tel 
ou tel « aspect » des choses est incapable de découvrir de l’étant à-portée-de-la-main. Le 
regard qui n’avise les choses que « théoriquement » est privé de la compréhension de l’être-
à-portée-de-main. Cependant, l’usage qui se sert de..., qui manie n’est pas pour autant 
aveugle, il possède son mode propre de vision qui guide le maniement et procure [à l’outil] 
sa choséité spécifique. L’usage de l’outil se soumet à la multiplicité de renvois du « pour... » 

La vue propre à cet ajointement est la circon-spection**. 

	 Le comportement « pratique », n’est pas « athéorétique » au sens d’une absence de 
vision, et sa différence avec le comportement théorique ne consiste pas seulement en ce que 
l’on considère dans un cas et agit dans l’autre, ou en ce que l’agir, pour ne pas rester 
aveugle, applique de la connaissance théorique : au contraire le considérer est tout aussi 
originellement un se-préoccuper que l’agir a sa vue propre. Le comportement théorique est 
cette vue qui cesse d’être circon-specte pour aviser sans plus. Mais l’avisement, quoique 
non circon-spect, n’est pas pour autant dépourvu de règles, puisqu’il élabore son canon sous 
la forme de la méthode. 


Etre et temps, §15


	 « Il serait insensé de donner l’assaut, tête baissée, au monde technique ; et ce serait 
faire preuve de vue courte que de vouloir condamner ce monde comme étant l’œuvre du 
diable. Nous dépendons des objets que la technique nous fournit et qui, pour ainsi dire, nous 
mettent en demeure de les perfectionner sans cesse. Toutefois, notre attachement aux choses 
techniques est maintenant si fort que nous sommes, à notre insu, devenus leurs esclaves. 

	 Mais nous pouvons nous y prendre autrement. Nous pouvons utiliser les choses 
techniques, nous en servir normalement, mais en même temps nous en libérer, de sorte qu’à 
tout moment nous conservions nos distances à leur égard. Nous pouvons faire usage des 
objets techniques comme il faut qu’on en use. Mais nous pouvons en même temps les laisser 
à eux-mêmes comme ne nous atteignant pas de ce que nous avons de plus intime et de plus 
propre. Nous pouvons dire « oui » à l’emploi inévitable des objets techniques et nous 
pouvons en même temps lui dire « non », en ce sens que nous les empêchions de nous 
accaparer et ainsi de fausser, brouiller et finalement vider notre être. 

	 Mais si nous disons ainsi à la fois « oui » et « non » aux objets techniques, notre 
rapport au monde technique ne devient-il pas ambigu et incertain ? Tout au contraire : notre 

￼  sur ￼3 4



La technique
rapport au monde technique devient merveilleusement simple et paisible. Nous admettons 
les objets techniques dans notre monde quotidien et en même temps nous les laissons 
dehors, c'est-à-dire que nous les laissons reposer sur eux-mêmes comme des choses qui 
n’ont rien d’absolu, mais qui dépendent de plus haut qu’elles. 


Questions III


	 « Qu'est-ce que la technique moderne ? Elle aussi est un dévoilement. C'est 
seulement lorsque nous arrêtons notre regard sur ce trait fondamental que ce qu'il y a de 
nouveau dans la technique moderne se montre à nous.

      Le dévoilement, cependant, qui régit la technique moderne ne se déploie pas en une pro-
duction au sens de la poiesis. Le dévoilement qui régit la technique moderne est une pro-
vocation (Herausfordern) par laquelle la nature est mise en demeure de livrer une énergie 
qui puisse comme telle être extraite (herausgefordert) et accumulée. Mais ne peut-on en dire 
autant du vieux moulin à vent ? Non : ses ailes tournent bien au vent et sont livrées 
directement à son souffle. Mais si le moulin à vent met à notre disposition l'énergie de l'air 
en mouvement, ce n'est pas pour l'accumuler.

      Une région, au contraire, cet provoquée à l'extraction de charbon et de minerais. 
L'écorce terrestre se dévoile aujourd'hui comme bassin houiller, le sol comme entrepôt de 
minerais. Tout autre apparaît le champ que le paysan cultivait autrefois, alors que cultiver 
(bestellen) signifiait encore : entourer de haies et entourer de soins. Le travail du paysan ne 
pro-voque pas la terre cultivable. Quand il sème le grain, il confie la semence aux forces de 
croissance et il veille à ce qu'elle prospère. Dans l'intervalle, la culture des champs elle 
aussi, a été prise dans le mouvement aspirant d'un mode de culture (Bestellen) d'un autre 
genre, qui requiert (stellt) la nature. Il la requiert au sens de la provocation. L'agriculture est 
aujourd'hui une industrie d'alimentation motorisée. L'air est requis pour la fourniture 
d'azote, le sol pour celle de minerais, le minerai par exemple pour celle d'uranium, celui-ci 
pour celle d'énergie atomique, laquelle peut être libérée pour des fins de destruction ou pour 
une utilisation pacifique. [...]

      La centrale électrique est mise en place dans le Rhin. Elle le somme (stellt) de livrer sa 
pression hydraulique, qui somme à son tour les turbines de tourner. Ce mouvement fait 
tourner la machine dont le mécanisme produit le courant électrique, pour lequel la centrale 
régionale et son réseau sont commis aux fins de transmission. Dans le domaine de ces 
conséquences s'enchaînant l'une l'autre à partir de la mise en place de l'énergie électrique, le 
fleuve du Rhin apparaît, lui aussi, comme quelque chose de commis. La centrale n'est pas 
construite dans le courant du Rhin comme le vieux pont de bois qui depuis des siècles unit 
une rive à l'autre. C'est bien plutôt le fleuve qui est muré dans la centrale. Ce qu'il est 
aujourd'hui comme fleuve, à savoir fournisseur de pression hydraulique, il l'est de par 
l'essence de la centrale. [...] Mais le Rhin, répondra-t-on, demeure de toute façon le fleuve 
du paysage. Soit, mais comment le demeure-t-il ? Pas autrement que comme un objet pour 
lequel on passe une commande (bestellbar), l'objet d'une visite organisée par une agence de 
voyages, laquelle a constitué (bestellt) là-bas une industrie des vacances. »


"La question de la technique » (1953), in Essais et Conférences, Gallimard 


￼  sur ￼4 4


