La technique

2. Quelle place accorder a la technique ?
2.2 Martin Heidegger (1889-1976)

« Létre-fini du produit et I’étre-créé de l’ceuvre ont ceci de commun qu’ils
dépendent tous deux d’une production. Cependant, la création de I’ceuvre a, par rapport a
toute autre production, ceci de particulier qu’elle-méme est créée dans la chose créée. Mais
ceci ne vaut-il pas pour tout ce qui a été produit et méme, de facon générale, pour tout ce
qui est venu a €tre ? L’étre-produit n’échoit-il pas nécessairement a tout ce qui est produit ?
Certainement. Mais dans 1’ceuvre, 1’€tre-
créé est expressément introduit par la création dans ce qui est créé, de telle sorte qu’a partir
de ce qui est ainsi produit, I’étre-cré¢ ressorte expressément. S’il en est ainsi, 1l doit €tre
possible de comprendre également I’étre-créé a partir de 1’ceuvre elle-méme.

Que D’étre-créé ressorte de I’ceuvre ne signifie pas qu’on doive remarquer que
I’ceuvre a ¢été faite par un grand artiste. Ce qui est créé ne doit pas témoigner de la réussite
de celui qui a du métier, pour donner ainsi un prestige public au réalisateur. Ce n’est pas le
N.N. fecit qui veut étre porté a la connaissance de tous ; c’est le simple factum est qui veut
étre maintenu dans ’ouvert ; ceci : qu’ici est advenue une éclosion de 1’étant, et qu’elle
advient encore, précis€ément en tant que cet étre-advenu ; ceci : qu’une telle ceuvre est, plutot
que de n’étre pas. Ce choc : que I’ceuvre soit cette ceuvre, et 1’incessance de sa percussion
donnent a I’ceuvre la constance de son repos en elle-méme. C’est justement la ou I’artiste, le
processus et les circonstances de la genése de 1’ceuvre restent inconnus, que ce choc, que ce
quod de I’étre-créé ressort le plus purement de I’ceuvre.

« Qu’il » soit fabriqué appartient également, il est vrai, a tout produit disponible et en
usage. Mais ce « que », loin de ressortir du produit, disparait dans la maniabilité. Mieux un
produit nous est en main, moins il se fait remarquer (par exemple, comme tel marteau), et
plus exclusivement le produit se maintient en son étre-produit. Nous pouvons d’ailleurs
noter en tout étant indifférent : qu’il est ; mais nous ne faisons — si méme nous le faisons —
que D’enregistrer en passant, pour 1’oublier tout aussitot, ainsi que nous le faisons pour
I’ordinaire en général. Mais qu’y a-t-il de plus ordinaire que ceci : que de I’étant soit ? Par
contre, dans I’ceuvre, ceci : qu’elle soit en tant que telle, est précisément 1’extraordinaire. Et
ce n’est pas que I’ceuvre vibre encore sous I’événement de son étre-cré€ ; c’est bien cet
événement : que 1’ceuvre soit en tant que cette ceuvre, que 1’ceuvre projette au-devant d’elle
et a toujours projeté autour d’elle. Plus essentiellement 1’ceuvre s’ouvre, plus pleinement fait
¢clat la singularité de I’événement qu’elle soit, plutot que de n’étre pas. Plus essentiellement
ce choc se fait sentir, plus dépaysante et plus unique devient I’ceuvre. Ainsi, c’est dans la
production méme de 1’ceuvre que se trouve cette offrande : « qu’elle soit ».

Chemins qui ne ménent nulle part, L’origine de I’ceuvre d’art, Gallimard, Paris, 1962,
p- 72 sqv.

« Ou nous votons-nous conduits, si nous avancons d’un pas encore dans la
méditation de ce qu’est I’ Arraisonnement lui-méme comme tel ? Il n’est rien de technique,
il n’a rien d’une machine. Il est le mode suivant lequel le réel se dévoile comme fonds.

1sur4



La technique

Nous demandons encore : ce dévoilement a-t-il lieu quelque part au dela de tout acte
humain ? Non. Mais il n’a pas lieu non plus dans I’homme seulement, ni par lui d’une fagon
déterminante.

L’ Arraisonnement est ce qui rassemble cette interpellation, qui met 1’homme en
demeure de dévoiler le réel comme fonds dans le mode du « commettre ». En tant qu’il est
ainsi pro-voqué, ’homme se tient dans le domaine essentiel de 1’Arraisonnement. Il ne
pourrait aucunement assumer apres coup une relation avec lui. C’est pourquoi la question de
savoir comment nous pouvons entrer dans un rapport avec ’essence de la technique, une
pareille question sous cette forme arrive toujours trop tard. Mais il est une question qui
n’arrive jamais trop tard : c’est celle qui demande si nous prenons expressément conscience
de nous-mémes comme de ceux dont le faire et le non-faire sont partout, d’une maniere
ouverte ou cachée, pro-voqués par I’Arraisonnement. La question surtout n’arrive jamais
trop tard, de savoir si, et comment nous nous engageons proprement dans le domaine ou
I’ Arraisonnement lui-méme a son étre. »

La question de la technique, in Essais et Conférences, Gallimard, Tel, p. 32

« Les Grecs avaient, pour parler des « choses », un terme approprié¢ mpayporta, ¢’ est-
a- dire ce a quoi I’on a affaire dans I’usage de la préoccupation (mpa&ig). Cependant, ils
laissérent justement dans 1’obscurité le caractére ontologique spécifiquement
« pragmatique » des mpaypota et déterminerent « d’abord » ceux-ci comme « simples
choses ». L’étant qui fait encontre dans la préoccupation, nous 1’appelons 1’outil. Ce que
I’on trouve dans 1’usage, ce sont des outils pour écrire, pour coudre, pour effectuer un
travail manuel, pour se déplacer, pour mesurer. Le mode d’étre de 1’outil doit étre dégagé.
Ce que nous ferons en prenant pour fil conducteur une délimitation préalable de ce qui fait
d’un outil un outil, I’ustensilité.

Un outil, en toute rigueur cela n’existe pas. A 1’étre de 1’outil appartient toujours un
complexe d’outils au sein duquel il peut étre cet outil qu’il est. L’outil est essentiellement
« quelque chose pour... ». Les diverses guises du « pour... » comme le service, 'utilité,
I’employabilité ou la maniabilité constituent une totalit¢ d’outils. Dans la structure du
« pour... » est contenu un renvoi de quelque chose a quelque chose. Le phénoméne indiqué
par ce terme ne pourra €tre manifesté en sa genese ontologique qu’au cours des analyses qui
suivent. Provisoirement, il convient de porter phénoménalement sous le regard une
multiplicit¢ de renvois. L’outil, conformément a son ustensilité, est toujours par son
appartenance a un autre outil : I’écritoire, la plume, ’encre, le papier, le sous-main, la table,
la lampe, les meubles, les fenétres, les portes, la chambre. Ces « choses » ne commencent
pas par se montrer pour elles-mémes, pour constituer ensuite une somme de réalité propre a
remplir une chambre. Ce qui fait de prime abord encontre, sans étre saisi thématiquement,
c’est la chambre, et encore celle-ci n’est-elle pas non plus I’« intervalle de quatre murs »
dans un sens spatial géométrique — mais un outil d’habitation. C’est a partir de lui que se
montre 1’« aménagement », et c’est en celui-ci qu’apparait a chaque fois tel outil
« singulier ». Avant tel ou tel outil, une totalité d’outils est & chaque fois déja découverte.

2sur4



La technique

L’usage spécifique de I’outil, ou celui-ci seulement peut se manifester
authentiquement en son étre, par exemple le fait de marteler avec le marteau, ne saisit point
thématiquement cet étant comme chose survenante, pas plus que 1’utilisation méme n’a
connaissance de la structure d’outil en tant que telle. Le martélement n’a pas simplement en
plus un savoir du caractere d’outil du marteau, mais il s’est approprié¢ cet outil aussi
adéquatement qu’il est possible. En un tel usage qui se sert de..., la préoccupation se soumet
au pour... constitutif de ce qui est a chaque fois outil ; moins la chose-marteau est
simplement « regardée », plus elle est utilisée efficacement et plus originel est le rapport a
elle, plus manifestement elle fait encontre comme ce qu’elle est — comme outil. C’est le
marteler lui-méme qui découvre le « tournemain » spécifique du marteau. Le mode d’étre de
I’outil, ou il se révele a partir de lui- méme, nous I’appelons I’étre-a-portée-de-main. C’est
seulement parce que 1’outil a cet « €tre- en-soi », au lieu de se borner a survenir, qu’il est

maniable au sens le plus large et disponible. Aussi aigu soit-il, 1’avisemem‘—sans-plus>x< de tel
ou tel « aspect » des choses est incapable de découvrir de 1’étant a-portée-de-la-main. Le
regard qui n’avise les choses que « théoriquement » est privé de la compréhension de 1’étre-
a-portée-de-main. Cependant, 1'usage qui se sert de..., qui manie n’est pas pour autant
aveugle, il possede son mode propre de vision qui guide le maniement et procure [a 1’outil]

sa choséité spécifique. L’usage de 1’outil se soumet a la multiplicité¢ de renvois du « pour... »
sk
La vue propre a cet ajointement est la circon-spection

Le comportement « pratique », n’est pas « athéorétique » au sens d’une absence de
vision, et sa différence avec le comportement théorique ne consiste pas seulement en ce que
I’on considére dans un cas et agit dans l’autre, ou en ce que l’agir, pour ne pas rester
aveugle, applique de la connaissance théorique : au contraire le considérer est tout aussi
originellement un se-préoccuper que 1’agir a sa vue propre. Le comportement théorique est
cette vue qui cesse d’étre circon-specte pour aviser sans plus. Mais I’avisement, quoique
non circon-spect, n’est pas pour autant dépourvu de regles, puisqu’il élabore son canon sous
la forme de la méthode.

Etre et temps, §15

« Il serait insens¢ de donner ’assaut, té€te baissée, au monde technique ; et ce serait
faire preuve de vue courte que de vouloir condamner ce monde comme étant 1’ceuvre du
diable. Nous dépendons des objets que la technique nous fournit et qui, pour ainsi dire, nous
mettent en demeure de les perfectionner sans cesse. Toutefois, notre attachement aux choses
techniques est maintenant si fort que nous sommes, a notre insu, devenus leurs esclaves.

Mais nous pouvons nous y prendre autrement. Nous pouvons utiliser les choses
techniques, nous en servir normalement, mais en méme temps nous en libérer, de sorte qu’a
tout moment nous conservions nos distances a leur égard. Nous pouvons faire usage des
objets techniques comme il faut qu’on en use. Mais nous pouvons en méme temps les laisser
a eux-mémes comme ne nous atteignant pas de ce que nous avons de plus intime et de plus
propre. Nous pouvons dire « oui » a ’emploi inévitable des objets techniques et nous
pouvons en méme temps lui dire « non », en ce sens que nous les empéchions de nous
accaparer et ainsi de fausser, brouiller et finalement vider notre étre.

Mais si nous disons ainsi a la fois « oui » et « non » aux objets techniques, notre
rapport au monde technique ne devient-il pas ambigu et incertain ? Tout au contraire : notre

3sur4



La technique

rapport au monde technique devient merveilleusement simple et paisible. Nous admettons
les objets techniques dans notre monde quotidien et en méme temps nous les laissons
dehors, c'est-a-dire que nous les laissons reposer sur eux-mémes comme des choses qui
n’ont rien d’absolu, mais qui dépendent de plus haut qu’elles.

Questions 111

« Qu'est-ce que la technique moderne ? Elle aussi est un dévoilement. C'est
seulement lorsque nous arrétons notre regard sur ce trait fondamental que ce qu'il y a de
nouveau dans la technique moderne se montre a nous.

Le dévoilement, cependant, qui régit la technique moderne ne se déploie pas en une pro-
duction au sens de la poiesis. Le dévoilement qui régit la technique moderne est une pro-
vocation (Herausfordern) par laquelle la nature est mise en demeure de livrer une énergie
qui puisse comme telle étre extraite (herausgefordert) et accumulée. Mais ne peut-on en dire
autant du vieux moulin a vent ? Non : ses ailes tournent bien au vent et sont livrées
directement a son souffle. Mais si le moulin a vent met a notre disposition I'énergie de l'air
en mouvement, ce n'est pas pour l'accumuler.

Une région, au contraire, cet provoquée a l'extraction de charbon et de minerais.
L'écorce terrestre se dévoile aujourd’hui comme bassin houiller, le sol comme entrep6t de
minerais. Tout autre apparait le champ que le paysan cultivait autrefois, alors que cultiver
(bestellen) signifiait encore : entourer de haies et entourer de soins. Le travail du paysan ne
pro-voque pas la terre cultivable. Quand il seme le grain, il confie la semence aux forces de
croissance et il veille a ce qu'elle prospere. Dans l'intervalle, la culture des champs elle
aussi, a €té prise dans le mouvement aspirant d'un mode de culture (Bestellen) d'un autre
genre, qui requiert (szellt) la nature. Il la requiert au sens de la provocation. L'agriculture est
auyjourd'hui une industrie d'alimentation motorisée. L'air est requis pour la fourniture
d'azote, le sol pour celle de minerais, le minerai par exemple pour celle d'uranium, celui-ci
pour celle d'énergie atomique, laquelle peut étre libérée pour des fins de destruction ou pour
une utilisation pacifique. [...]

La centrale ¢lectrique est mise en place dans le Rhin. Elle le somme (stellt) de livrer sa
pression hydraulique, qui somme a son tour les turbines de tourner. Ce mouvement fait
tourner la machine dont le mécanisme produit le courant électrique, pour lequel la centrale
régionale et son réseau sont commis aux fins de transmission. Dans le domaine de ces
conséquences s'enchainant 1'une l'autre a partir de la mise en place de I'énergie électrique, le
fleuve du Rhin apparait, lui aussi, comme quelque chose de commis. La centrale n'est pas
construite dans le courant du Rhin comme le vieux pont de bois qui depuis des siecles unit
une rive a l'autre. C'est bien plutdt le fleuve qui est muré dans la centrale. Ce qu'il est
aujourd'hui comme fleuve, a savoir fournisseur de pression hydraulique, il l'est de par
I'essence de la centrale. [...] Mais le Rhin, répondra-t-on, demeure de toute facon le fleuve
du paysage. Soit, mais comment le demeure-t-il ? Pas autrement que comme un objet pour
lequel on passe une commande (bestellbar), I'objet d'une visite organisée par une agence de
voyages, laquelle a constitué (bestellt) 1a-bas une industrie des vacances. »

"La question de la technique » (1953), in Essais et Conférences, Gallimard

4 sur4



