
PHILOSOPHIE NATURE ET CULTURE

L’INTERDIT DE L’INCESTE EST-IL LE FONDEMENT UNIVERSEL DES SOCIÉTÉS ? 

• Claude Lévi-Strauss (1908-2009), brève biographie.

Philosophe de formation, il est reçu troisième à 
l’agrégation de philosophie en 1931. Initié à l’ethnologie 
par sa première femme, Dina Dreyfus, il effectue ses 
premières missions au Brésil entre 1935 et 1938 auprès 
des Amérindiens Tupi et Bororo d’Amazonie. A partir de 
ses analyses, il rédigera un récit qui fut immédiatement 
un succès de librairie, Tristes tropiques (1955) — récit de 
voyage paradoxal à l’incipit resté célèbre «  Je hais les 
voyages et les explorateurs »  — qui étudie les mythes et 1

l’organisation des sociétés dites primitives. Contraint de 
s’exiler à New-York en 1941 pour échapper au régime de 

Vichy, il rentre en France après la libération et connait la 
renommée, d’abord dans le cercle universitaire puis auprès du grand public. D’abord 
directeur d’études à l’Ecole pratiques des hautes études, il devient sous-directeur du 
Musée de l’Homme puis est élu à la chaire d’Anthropologie sociale du Collège de France 
en 1959. Cofondateur de la revue L’Homme (1961), il poursuit ses recherches sur les 
mythes et est élu à l’Académie française en 1973. Son œuvre privilégie la méthode 
structuraliste pour dégager des lois communes à toutes les sociétés « naturelles ». 

• Les Structures élémentaires de la parenté2

Paru en 1949, Les Structures élémentaires de la parenté est la première étude 
synthétique de ce que l'anthropologie désigne sous le terme de parenté. Cet ouvrage 
majeur constitue la première étape d'une œuvre fondatrice du structuralisme en 
anthropologie, elle ne s’est cependant jamais laissé enfermer dans cette étiquette. S'il 
préfigure ainsi La Pensée sauvage et Les Mythologiques, il doit également se lire comme 
le pendant théorique de Tristes tropiques (1955).

Le structuralisme est un courant de pensée holiste  apparu aux environs des 3

années 1950 et se développant jusque dans les années 1970, en particulier dans les 
sciences humaines et sociales,  et qui suppose des structures à la base des faits 
linguistiques, psychiques, sociologiques, etc. Il ne s’agit pas d’un mouvement 
philosophique, ni d’une école mais d’une méthode d’étude des phénomènes.

On définira la structure comme un agencement d’éléments qui forment un système 
autonome. La particularité est que les éléments ne préexistent pas au système 

 Interview (extrait) de Claude Lévi-Strauss par Bernard Rapp au sujet de cette formule, Emission 1

Caractères, 1991.

 On écoutera avec profit la présentation de cet ouvrage par Claude Lévi-Strauss lui-même. 2

(Chap. 20 et 21)

 Holisme : mode de pensée qui tend à expliquer un phénomène comme un ensemble indivisible 3

et qui considère qu’il ne peut se réduire à la somme de ses parties ( = réductionnisme)
￼  sur ￼1 4

https://entretiens.ina.fr/itineraires/Levistrauss/claude-levi-strauss/transcription/21
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/i06298103/claude-levi-strauss-a-propos-de-la-phrase-je-hais-les-voyages-et-les


PHILOSOPHIE NATURE ET CULTURE
d’organisation (à la différence des composants physico-chimiques par exemple qui 
préexistent à tel organisme). Dans le cadre du structuralisme les éléments apparaissent 
avec la relation. 

L’origine de cette notion se trouve dans l’analyse linguistique : par exemple les 
voyelles n’apparaissent dans le langage de l’enfant que par différenciations successives 
par rapports aux phonèmes [i], [ou] et [a].

Lévi-Strauss reprend cette idée de structure pour rendre compte des rapports de 
parenté en ethnologie . Ces structures ne s’obtiennent pas par la mise en évidence des 4

relations personnelles affectives entre sujets mais elle apparaissent en raison des 
conventions sociales imposées aux individus. 

Par exemple, pour comprendre le mariage, on peut avancer plusieurs types 
d’explications. Tout d’abord, on se marie par intérêt, par amour, etc. c’est-à-dire en 
invoquant un mobile ou une intention, autrement dit c’est la finalité qui détermine l’action 
(le mariage). Or la sociologie a montré depuis bien longtemps qu’on n’épouse pas qui l’on 
veut : non seulement dans certaines sociétés on n’est pas libre de choisir son conjoint 
mais plus encore le choix du conjoint est largement déterminé par le milieu social. Cette 
explication par la causalité ne fait que repousser d’un degré l’interprétation du 
phénomène. On répond à la question du mariage (pourquoi se marie-t-on ?) par une autre 
question (pourquoi telle institution sociale pousse une personne à se marier ? d’où vient 
cette institution ?). Pour Lévi-Strauss, le mariage se comprend parce qu’il s’inscrit dans 
une totalité structurelle, un réseau complexe d’échanges, une structure de parenté qui 
favorise l’exogamie et le développement du langage. 

 

 Ethnologie : étude comparative et explicative de l’ensemble des caractères culturels de groupes 4

humains. Elle est à distinguer de l’ethnographie qui est une pratique des sciences sociales qui a 
pour but d’étudier sur le terrain la culture, les modes de vies de peuples, de communautés de 
groupes sociaux. 

￼  sur ￼2 4



PHILOSOPHIE NATURE ET CULTURE

• Textes

« Aucune analyse réelle ne permet donc de saisir le point du passage entre les faits 
de nature et les faits de culture, et le mécanisme de leur articulation. Mais la discussion 
précédente ne nous a pas seulement apporté ce résultat négatif ; elle nous a fourni, avec 
la présence ou l’absence de la règle dans les comportements soustraits aux 
déterminations instinctives, le critère le plus valable des attitudes sociales. Partout où la 
règle se manifeste, nous savons avec certitude être à l’étage de la culture. 
Symétriquement, il est aisé de reconnaître dans l’universel le critérium  de la nature. Car 5

ce qui est constant chez tous les hommes échappe nécessairement au domaine des 
coutumes, des techniques et des institutions par lesquelles leurs groupes se différencient 
et s’opposent.Posons donc que tout ce qui est universel, chez l'homme, relève de l'ordre 
de la nature et se caractérise par la spontanéité, que tout ce qui est astreint à une norme 
appartient à la culture et présente les attributs du relatif et du particulier. Nous nous 
trouvons alors confrontés avec un fait, ou plutôt un ensemble de faits, qui n'est pas loin, à 
la lumière des définitions précédentes, d'apparaître comme un scandale: nous voulons 
dire cet ensemble complexe de croyances, de coutumes, de stipulations et d'institutions 
que l'on désigne sommairement sous le nom de prohibition de l'inceste. Car la prohibition 
de l'inceste présente, sans la moindre équivoque, et indissolublement réunis, les deux 
caractères où nous avons reconnu les attributs contradictoires de deux ordres exclusifs : 
elle constitue une règle, mais une règle qui, seule entre toutes les règles sociales, 
possède en même temps un caractère d'universalité. Que la prohibition de l'inceste 
constitue une règle n'a guère besoin d'être démontré; il suffira de rappeler que l'interdiction 
du mariage entre proches parents peut avoir un champ d'application variable selon la 
façon dont chaque groupe définit ce qu'il entend par proche parent; mais que cette 
interdiction, sanctionnée par des pénalités sans doute variables, et pouvant aller de 
l'exécution immédiate des coupables à la réprobation diffuse, parfois seulement à la 
moquerie, est toujours présente dans n'importe quel groupe social. »

Les Structures élémentaires de la Parenté (1949), éd. Mouton, p.10

« La vie sexuelle [...] exprime au plus haut point la nature animale de l’homme, et elle 
atteste au sein même de l’humanité, la survivance la plus caractéristique des instincts ; en 
second lieu, ses fins sont, doublement, à nouveau transcendantes  : elles visent à satis- 6

faire, soit des désirs individuels dont on sait suffisamment qu’ils sont parmi les moins 
respectueux des conventions sociales, soit des tendances spécifiques qui dépassent 
également, bien que dans un autre sens, les fins propres de la société. Notons, 
cependant, que si la réglementation des rapports entre les sexes constitue un 
débordement de la culture sur la nature, d’une autre façon la vie sexuelle est, au sein de la 
nature, une amorce de la vie sociale : car, parmi tous les instincts, l’instinct sexuel est le 
seul qui, pour se définir, ait besoin de la stimulation d’autrui. Nous devrons revenir sur ce 
dernier point ; il ne fournit pas un passage, lui-même naturel, entre la nature et la culture, 
ce qui serait inconcevable, mais il explique une des raisons pour lesquelles c’est sur le 
terrain de la vie sexuelle, de préférence à tout autre, que le passage entre les deux ordres 
peut et doit nécessairement s’opérer. Règle qui étreint ce qui, dans la société, lui est le 
plus étranger; mais, en même temps, règle sociale qui retient, dans la nature, ce qui est 
susceptible de la dépasser ; la prohibition de l’inceste est, à la fois, au seuil de la culture, 
dans la culture, et, en un sens, [...] la culture elle-même. »

Les Structures élémentaires de la Parenté (1949), éd. Mouton, pp. 13-14

 caractère, signe qui permet de distinguer une chose5

 Transcendantes : ici, qui dépassent, qui vont au-delà (des instincts).6

￼  sur ￼3 4



PHILOSOPHIE NATURE ET CULTURE

« La prohibition de l'inceste n'est, ni purement d'origine culturelle, ni purement d'origine 
naturelle ; et elle n'est pas, non plus, un dosage d'éléments composites empruntés 
partiellement à la nature et partiellement à la culture. Elle constitue la démarche 
fondamentale grâce à laquelle, par laquelle, mais surtout en laquelle, s'accomplit le 
passage de la nature à la culture. En un sens, elle appartient à la nature, car elle est une 
condition générale de la culture, et par conséquent il ne faut pas s'étonner de la voir tenir 
de la nature son caractère formel, c'est-à-dire l'universalité. Mais en un sens aussi, elle est 
déjà la culture, agissant et imposant sa règle au sein de phénomènes qui ne dépendent 
point, d'abord d'elle. Nous avons été amené à poser le problème de l'inceste à propos de 
la relation entre l'existence biologique et l'existence sociale de l'homme, et nous avons 
constaté aussitôt que la prohibition ne relève exactement, ni de l'une, ni de l'autre. Nous 
nous proposons, dans ce travail, de fournir la solution de cette anomalie, en montrant que 
la prohibition de l'inceste constitue précisément le lien qui les unit l'une à l'autre. 
           Mais cette union n'est ni statique ni arbitraire et, au moment où elle s'établit, la 
situation totale s'en trouve complètement modifiée. En effet, c'est moins une union qu'une 
transformation ou un passage : avant elle, la culture n'est pas encore donnée ; avec elle, 
la nature cesse d'exister, chez l'homme, comme un règne souverain. La prohibition de 
l'inceste est le processus par lequel la nature se dépasse elle-même ; elle allume 
l'étincelle sous l'action de laquelle une structure d'un nouveau type, et plus complexe, se 
forme, et se superpose, en les intégrant, aux structures plus simples de la vie psychique, 
comme ces dernières se superposent, en les intégrant, aux structures, plus simples 
qu'elles-mêmes, de la vie animale. Elle opère, et par elle-même constitue, l'avènement 
d'un ordre nouveau. »

Les Structures élémentaires de la Parenté (1949), éd. Mouton, pp. 28-29

￼  sur ￼4 4


