
LE CONCEPT DE VOLONTÉ GÉNÉRALE CHEZ ROUSSEAU 

DISCOURS SUR L’ORIGINE ET LES FONDEMENTS DE L’INÉGALITÉ PARMI LES HOMMES 
(1755)   

	 A la République de Genève 

	 «  J’aurais voulu naître dans un pays où le souverain et le peuple ne pussent avoir 
qu’un seul et même intérêt, afin que tous les mouvements de la machine ne tendissent 
jamais qu’au bonheur commun  ; ce qui ne pouvant se faire à moins que le peuple et le 
souverain ne soient une même personne, il s’ensuit que j’aurais voulu naître sous un 
gouvernement démocratique, sagement tempéré. 

	 J’aurais voulu vivre et mourir libre, c’est-à-dire tellement soumis aux lois que ni moi 
ni personne n’en pût secouer l’honorable joug ; ce joug salutaire et doux, que les têtes les 
plus fières portent d’autant plus docilement qu’elles sont faites pour n’en porter aucun autre. 

	 J’aurais donc voulu que personne dans l’État n’eût pu se dire au-dessus de la loi, et 
que personne au-dehors n’en pût imposer que l’État fût obligé de reconnaître. Car quelle 
que puisse être la constitution d’un gouvernement, s’il s’y trouve un seul homme qui ne soit 
pas soumis à la loi, tous les autres sont nécessairement à la discrétion de celui-là1 ; et s’il y 
a un chef national, et un autre chef étranger, quelque partage d’autorité qu’ils puissent faire, 
il est impossible que l’un et l’autre soient bien obéis et que l’État soit bien gouverné. » 

￼  sur ￼1 4

http://fr.wikisource.org/wiki/%C3%80_la_R%C3%A9publique_de_Gen%C3%A8ve#ancrage_1


DU CONTRAT SOCIAL (1762) 

	 « Le plus fort n’est jamais assez fort pour être toujours le maître, s’il ne transforme sa 
force en droit et l’obéissance en devoir. De là le droit du plus fort ; droit pris ironiquement 
en apparence, et réellement établi en principe. Mais ne nous expliquera-t-on jamais ce mot ? 
La force est une puissance physique ; je ne vois point quelle moralité peut résulter de ses 
effets. Céder à la force est un acte de nécessité, non de volonté ; c’est tout au plus un acte de 
prudence. En quel sens pourra-ce être un devoir ?  

	 Supposons un moment ce prétendu droit. Je dis qu’il n’en résulte qu’un galimatias 
inexplicable. Car sitôt que c’est la force qui fait le droit, l’effet change avec la cause ; toute 
force qui surmonte la première succède à son droit. Sitôt qu’on peut désobéir impunément 
on le peut légitimement, et puisque le plus fort a toujours raison, il ne s’agit que de faire en 
sorte qu’on soit le plus fort. Or qu’est-ce qu’un droit qui périt quand la force cesse ? S’il 
faut obéir par force on n’a pas besoin d’obéir par devoir, et si l’on n’est plus forcé d’obéir 
on n’y est plus obligé. On voit donc que ce mot de droit n’ajoute rien à la force ; il ne 
signifie ici rien du tout.  

	 Obéissez aux puissances. Si cela veut dire : cédez à la force, le précepte est bon, mais 
superflu, je réponds qu’il ne sera jamais violé. Toute puissance vient de Dieu, je l’avoue ; 
mais toute maladie en vient aussi. Est-ce à dire qu’il soit défendu d’appeler le médecin ? 
Qu’un brigand me surprenne au coin d’un bois : non seulement il faut par force donner la 
bourse, mais, quand je pourrois la soustraire, suis-je en conscience obligé de la donner ? 
Car, enfin le pistolet qu’il tient est aussi une puissance.  

	 Convenons donc que force ne fait pas droit, et qu’on n’est obligé d’obéir qu’aux 
puissances légitimes. Ainsi ma question primitive revient toujours. » 

Livre I, chapitre III 

	 «  Je suppose les hommes parvenus à ce point où les obstacles qui nuisent à leur 
conservation dans l’état de nature l’emportent, par leur résistance, sur les forces que chaque 
individu peut employer pour se maintenir dans cet état. Alors cet état primitif ne peut plus 
subsister ; et le genre humain périrait s’il ne changeait de manière d’être. 

Or, comme les hommes ne peuvent engendrer de nouvelles forces, mais seulement unir et 
diriger celles qui existent, ils n’ont plus d’autre moyen, pour se conserver, que de former par 
agrégation une somme de forces qui puisse l’emporter sur la résistance, de les mettre en jeu 
par un seul mobile et de les faire agir de concert. 

Cette somme de forces ne peut naître que du concours de plusieurs  ; mais la force et la 
liberté de chaque homme étant les premiers instruments de sa conservation, comment les 
engagera-t-il sans se nuire et sans négliger les soins qu’il se doit ? Cette difficulté, ramenée 
à mon sujet, peut s’énoncer en ces termes : 

« Trouver une forme d’association qui défende et protège de toute la force commune de la 
personne et les biens de chaque associé, et par laquelle chacun, s’unissant à tous, n’obéisse 

￼  sur ￼2 4



pourtant qu’à lui-même, et reste aussi libre qu’auparavant.  » Tel est le problème 
fondamental dont le Contrat social donne la solution. 

Les clauses de ce contrat sont tellement déterminées par la nature de l’acte, que la moindre 
modification les rendrait vaines et de nul effet ; en sorte que, bien qu’elles n’aient peut-être 
jamais été formellement énoncées, elles sont partout les mêmes, partout tacitement admises 
et reconnues, jusqu’à ce que, le pacte social étant violé, chacun rentre alors dans ses 
premiers droits, et reprenne sa liberté naturelle, en perdant la liberté conventionnelle pour 
laquelle il y renonça. 

Ces clauses, bien entendues, se réduisent toutes à une seule - savoir, l’aliénation totale de 
chaque associé avec tous ses droits à toute la communauté  : car, premièrement, chacun se 
donnant tout entier, la condition est égale pour tous ; et la condition étant égale pour tous, 
nul n’a intérêt de la rendre onéreuse aux autres. 

De plus, l’aliénation se faisant sans réserve, l’union est aussi parfaite qu’elle peut l’être, et 
nul associé n’a plus rien à réclamer : car, s’il restait quelques droits aux particuliers, comme 
il n’y aurait aucun supérieur commun qui pût prononcer entre eux et le public, chacun, étant 
en quelque point son propre juge, prétendrait bientôt l’être en tous  ; l’état de nature 
subsisterait, et l’association deviendrait nécessairement tyrannique ou vaine. 

Enfin, chacun se donnant à tous ne se donne à personne ; et comme il n’y a pas un associé 
sur lequel on n’acquière le même droit qu’on lui cède sur soi, on gagne l’équivalent de tout 
ce qu’on perd, et plus de force pour conserver ce qu’on a. 

Si donc on écarte du pacte social ce qui n’est pas de son essence, on trouvera qu’il se réduit 
aux termes suivants : « Chacun de nous met en commun sa personne et toute sa puissance 
sous la suprême direction de la volonté générale ; et nous recevons encore chaque membre 
comme partie indivisible du tout. » 

A l’instant, au lieu de la personne particulière de chaque contractant, cet acte d’association 
produit un corps moral et collectif, composé d’autant de membres que l’assemblée a de 
voix, lequel reçoit de ce même acte son unité, son moi commun, sa vie et sa volonté. Cette 
personne publique, qui se forme ainsi par l’union de toutes les autres, prenait autrefois le 
nom de cité (a), et prend maintenant celui de république ou de corps politique, lequel est 
appelé par ses membres État quand il est passif, souverain quand il est actif, puissance en le 
comparant à ses semblables. À l’égard des associés, ils prennent collectivement le nom de 
peuple, et s’appellent en particulier citoyens, comme participant à l’autorité souveraine, et 
sujets, comme soumis aux lois de l’État. Mais ces termes se confondent souvent et se 
prennent l’un pour l’autre  ; il suffit de les savoir distinguer quand ils sont employés dans 
toute leur précision. » 

 Livre I, chapitre VI 

 
	 « Ce passage de l’état de nature à l’état civil produit dans l’homme un changement 
très remarquable, en substituant dans sa conduite la justice à l’instinct, & donnant à ses 
actions la moralité qui leur manquoit auparavant. C’est alors seulement que la voix du 
devoir succédant à l’impulsion physique & le droit à l’appetit, l’homme, qui jusque là 
n’avoit regardé que lui-même, se voit forcé d’agir sur d’autres principes, & de consulter sa 

￼  sur ￼3 4



raison avant d’écouter ses penchans. Quoiqu’il se prive dans cet état de plusieurs avantages 
qu’il tient de la nature, il en regagne de si grands, ses facultés s’exercent & se développent, 
ses idées s’étendent, ses sentimens s’ennoblissent, son ame tout entiere s’éleve à tel point, 
que si les abus de cette nouvelle condition ne le dégradoient souvent au dessous de celle 
dont il est sorti, il devroit bénir sans cesse l’instant heureux qui l’en arracha pour jamais, & 
qui, d’un animal stupide & borné, fit un être intelligent & un homme. 

Reduisons toute cette balance à des termes faciles à comparer. Ce que l’homme perd par le 
contract social, c’est sa liberté naturelle & un droit illimité à tout ce qui le tente & qu’il peut 
atteindre ; ce qu’il gagne, c’est la liberté civile & la propriété de tout ce qu’il possede. Pour 
ne pas se tromper dans ces compensations, il faut bien distinguer la liberté naturelle qui n’a 
pour bornes que les forces de l’individu, de la liberté civile qui est limitée par la volonté 
générale, & la possession qui n’est que l’effet de la force ou le droit du premier occupant, de 
la propriété qui ne peut être fondée que sur un titre positif. 

On pourroit sur ce qui précede ajouter à l’acquis de l’état civil la liberté morale, qui seule 
rend l’homme vraiment maitre de lui  ; car l’impulsion du seul appetit est esclavage, & 
l’obéissance à la loi qu’on s’est prescrite est liberté. Mais je n’en ai déjà que trop dit sur cet 
article, & le sens philosophique du mot liberté n’est pas ici de mon sujet. » 

Livre I, Chapitre VIII. De l’état civil. 

￼  sur ￼4 4


